
PRESENTACIóN

Esta  es  una  recopilación  de  mis  textos  de  conferencias  en  los  diversos  encuentros
internacionales en los que he participado, y que han sido objeto de publicaciones, todos
tienen que ver con lo que siempre ha constituido el centro de mi interés; la fotografía y
la imagen contemporánea. Comienza por los más recientes en 2103, y termina por mis
primeros textos de 1984. Algunos son ensayos cortos, otros son introducciones asi como
presentaciones,  cuando  el  rol  de  moderador  me  correspondía.  En  estos  escritos  he
procurado limitarme a introducir los temas de reflexión que considero capitales y que por
lo tanto merecen un mayor desarrollo, son frutos de lecturas hechas con el espíritu del
estudiante que aún me considero. Ha sido una forma de combinar mi práctica artística con
un interés por la teoría y la historia, todo eso llevado por la curiosidad y el deseo de
conocimiento, que son caminos que pueden llevar a una mejor comprensión de la práctica
fotográfica así como del rol que juega la imagen en nuestras sociedades.  

En algunos casos he actuado como organizador y conceptor de encuentros  y en otros como
invitado. Siempre me he considerado como un «passeur» de ideas, puente entre formas de
ser,  pensar  y  sentir  diferentes  y  he  tratado  de  no  guardar  nada  para  mí  sino  de
compartirlo y poner en circulación lo que pudiera ser fuente de utilidad o de placer para
otros. Sacar lo mejor de cada quien es lo que siempre me ha animado.

Marsella, agosto 2014

(*) el asterisco indica el lugar de las conferencias.

  

  



  FUNCION DEL ARTE, FUNCION DEL ARTISTA (*)

«Et pourquoi les artistes en un temps de culture?» Philippe 
Muray. (1)

Los encuentros internacionales «Función del arte, función del artista. Para
un  nuevo estatuto del arte» nos dan la oportunidad de reflexionar sobre la
configuración actual del campo del arte y sus innumerables y diversificadas
posibilidades de circulación y de exposición, en un contexto de cultura de
masas,  reconfigurando  los  modos  de  difusión  del  conocimiento  y  de  las
prácticas artísticas.  
Reflexionar, asimismo, sobre las nuevas funciones y prácticas del
arte  y  del  artista  que  transgreden  los  límites  de  lo  que
tradicionalmente se ha concebido como pertenecientes al campo del
arte.  Dichos  desbordamientos  no  pueden  entenderse  a  partir  de
supuestos  universales,  sino  transversales  considerando  que  cada
contexto  geopolítico,  social  y  cultural  condiciona  los  giros  y
transformaciones de sentido.    

Son  los  diferentes  regímenes  estéticos  los  que  han  determinado,
en  su  momento,  lo  qué  podía  ser  considerado  como  arte  y  quien
podía  ser  distinguido  como  artista,  en  el  mismo  sentido  han
intervenido  los  regímenes  de  verdad  que  rigen  en  un  período
determinado.  En  Europa,  en  el  siglo  XVII  era  la  Academia  la  que
consagraba,  en  el  siglo  XVIII  lo  eran  los  salones  y  las
exposiciones,  en  el  XIX  los  conservatorios,  en  el  cercano  siglo
XX fueron las galerías y hoy en día son las redes y lo que esta
sucediendo dentro de ellas, aunque, no podemos dejar de constatar
que  el  museo  y  la  galería  siguen  manteniendo  una  posición
dominante.  En  cada  época  la  questión  de  la  técnica  ha  sido,
asimismo,  primordial,  La  historia  de  las  formas  sería
difícilmente  comprehensible  si  no  se  considerasen  los
dispositivos  tecnológicos  atravez  de  los  cuales  se  organiza  la
conexión  de  la  producción  simbólica  con  el  mundo .  

Asistimos a una presencia dominante del hecho artístico como algo
que  se  nos  impone  naturalmente.  El  sistema  del  arte,  el
hegemónico, el que está estrechamente ligado al mercado y al cual
los  artistas  alimentan,  ha  contribuído  en  gran  parte  a  ésta
situación.  Nunca  antes,  la  exposición  del  arte  ha  estado  tan
diversificada  y  sus  posibilidades  de  circulación  tan
acrecentadas.  Ninguna  esfera  ha  dejado  de  ser  alcanzada  por  ese
efecto.  Se  puede  pensar,  asimismo,  que  ésta  proliferación  es  el
producto del desarrollo exponencial de los modos de circulación. 

Las  producciones  artísticas  son  innumerables,  las  exposiciones
son  múltiples  y  diversas,  los  museos  de  arte  contemporáneo
florecen por todas las latitudes (uno por día en China p.e.), hay
legiones  de  artistas,  de  curadores,  de  centros  de  arte,  de
centros  de  la  imagen,  de  bienales  de  todos  los  tipos,  de  ferias
en cantidad, de sitios web así como blogs dedicados al arte.  

Al parecer todos queremos y necesitamos del arte y que además lo
consideramos como útil para  encontrar  soluciones  a  los  problemas
de la sociedad. Impulsar el arte forma parte de la políticas del



estado  y  de  la  iniciativa  privada  en  la  gran  mayoría  de  los
países centrales y empieza a serlo en el de los periféricos.  

En  nuestro  mundo  globalizado  el  panorama  del  arte  presenta,
entonces, una gran densidad en el contexto paralelo de un proceso
generalizado de estetización de las sociedades actuales, donde la
estética  se  banaliza  en  un  concepto  de  consumo  corriente,  donde
rasgos  de  la  experiencia  estética  se  despliegan  de  un  modo  des-
jerarquizado en el mundo real. proceso que cuestiona directamente
el sentido y función del arte y del artista en la sociedad.   

Lo  que  ha  sucedido  es  que  el  arte  ha  terminado  siendo  absorbido
por la cultura, proceso que ya fué anunciado desde el siglo XIX,
pero  fué  en  el  siglo  pasado  que  los  trabajos  de  Adorno  y
Horkheimer  en  1949  («La  producción  industrial  de  bienes
culturales»)  los  que  presagiaron  tal  absorción  y  el  futuro
desarrollo  de  las  industrias  culturales  y  de  diversión.  Más
recientemente  José  Luis  Brea  se  ha  referido  a  éste  proceso  como
la consagración del espectáculo organizado en los términos de las
industrias de la conciencia.

La  cultura,  en  los  centros  hegemónicos,  se  ha  convertido  en  el
mecanismo legitimador del status quo, donde la institución museal
juega, cada vez más, el rol de ejecutante, integrado a un sistema
del  arte  totalmente  organizado  en  los  términos  de  la  industria
cultural.  Industria  que  se  exporta  transportando  con  ella  modos
de  pensar,  sentir  y  de  ver.  (el  Louvre  de   Abu  Dhabi  reafirma
esta  tendencia  que  no  dejará  de  repetirse  en  otros  lugares.)  La
hegemonía  del  capitalismo  liberal  no  solo  es  económica  sino
cultural.

La cultura es considerada como un recurso, una herramienta que se
encuentra  aliada  con  la  política  y  la  economía.  En  la  última
década, no es difícil constatarlo, se ha consolidado una alianza
entre  Estado,  corporaciones,  mercado  del  arte  e  iniciativa
privada. 

Los  nuevos  paradigmas  creados  por  esas  condiciones  han  hecho
implotar  los  conceptos  como  el  de  arte,  el  de  tecnología,  el  de
la  estética,  el  de  la  esfera  pública,  estos  han  adquirido  tal
movilidad  que  habría  que  repensarlos  y  preguntarnos  si  el  arte
tiene  o  puede  tener  aún  una  función  y  si  hay  alguna,  cual  es?
Cual  es  su  objeto?  cual  sería  el  nuevo  estatuto  del  arte  y  del
artista en ésta configuración? 

La pregunta es importante en el momento actual porque lo que está
en  juego  son  las  tranformaciones  que  experimenta  la  experiencia
de  lo  artístico  en  un  contexto  de  cultura  de  masas
desjerarquizado  y  descentralizado.  Todo  ello  en  una  época  de
profunda  transformación  de  la  difusión  y  redistribución  pública
del conocimiento y de las prácticas artísticas. 

En el «todo vale» que parece ya instaurado, habría que reconocer
como  arte  a  la  »instancia  máximamente  crítica  frente  a  un  mundo
organizado desde presuposiciones de estabilidad de la economía de
la  representación»  (2)  Supone  valorar  la  calidad  antes  que  la
cantidad  que  nos  es  propuesto  y  considerar  particularmente  las



producciones simbólicas y significantes que exploran críticamente
sus propios límites y que cuestionan la noción misma de arte. Tal
vez la desactivación estética, por un lado, y la activación de lo
político,  por  el  otro,  sean  los  rumbos  que  pueda  tomar  lo  que
todavía  llamamos  arte,  como  forma  de  contrarrestar  el  mundo  que
nos proponen las industrias culturales.  

(*) Presentación del coloquio en el Centro de arte contemporáneo
de Quito junio 2013
  
(1)
«Para qué los artistas en estos tiempos de cultura?»
Philippe Muray, «Essais», Paris, Les Belles Lettres, 2010, p, 769.
(2)
Libro I: Desarrollos del arte electrónico: los nuevos medios y el
Net.art, PDF, José Luis Brea 2002 pp, 136.

Juan Carlos Belon Lemoine
Marsella, marzo 2013 

 

 
 



 CONSIDERACIONES SOBRE LA PRODUCCIóN DE IMAGENES  EN LA SOCIEDAD CONTEMPORáNEA. 

     EL CASO DE LA INCLUSIóN VISUAL (*)

No  se  puede  hablar  de  imagen  sino  se  habla  al  mismo  tiempo  de
técnica,  puesto  que  es  atravez  de  los  dispositivos  tecnológicos
de  producción  de  imagenes  que  se  organiza  la  conexión  de  la
producción simbólica con el mundo.

las esferas política, económica y social están atravezadas por la producción
actual  de  imagenes  y  estas  inducen,  asimismo,  mutaciones  que  modifican
nuestra relación con lo real.  Lo real se ha complicado y los ideales
modernos  de  visibilidad  y  de  posible  construcción  de  la  verdad  ya  no
corresponden al real actual y sus múltiples y densas capas. La observación,
la percepción, la circulación de las imagenes evolucionan dentro de una
nueva configuración, erosionando el dispositivo tradicional y hegemónico de
lo visible.  Todo ello en una  época  de  profunda  transformación de
la  difusión  y  redistribución  pública  de  la  información  y  del
conocimiento.
En  el  mundo  globalizado  la  decentralización  y  la  des-jerarquización
posibilitan otras lecturas y producciones de imagenes que corresponden a
nuevos regímenes de verdad. 
La erosión de la representación posibilita la emergencia de nuevas imágenes
que den cuenta de historias ocultadas y/o situadas en el terreno de lo
invisible  por  los  sistemas  hegemónicos  de  información  y  de  relatos
históricos. 

Walter  Benjamin  precisaba  justamente  que  La  imagen  a  reemplazado  a  las
palabras como el material utilizado por los vencedores para construir una
narración sobre su  concepción de la realidad.

La imagen no es el reflejo de una realidad, sino que es, al contrario, una
construcción, ese caracter de construída, compuesta de fragmentos está a la
base  de  la  producción  de  la  imagen.  Hay  que  evidenciar  el  carácter
ficcional, construído, de cualquier versión del real, de todo el real.    

El caso de La inclusión visual, concepto político relativo  a la imagen, es
muy interesante para demostrar lo que he enunciado líneas arriba. En efecto,
persigue  la  integración  social  al  buscar  contrarrestar  la  imagen  que
vehículan  las  industrias  culturales  y  televisivas  sobre  determinados
sectores de la población, introduciendo una nueva mirada que perturba la
mirada convencional y mediática. Son las personas que viven la experiencia
de la exclusión que producen, utilizando diversos dispositivos de producción
de imágenes ( cámara fotográfica,  sténopé,  video,  artes  plásticas),  las
imágenes que les permiten «presentarse» sin intermediarios a la sociedad de
la que forman parte. De esta manera, los que eran invisibles adquieren la
visibilidad deseada y  aportan la corrección necesaria a la imagen que no
les  representaba.  Reconfigurando,  como  lo  señala  Jacques  Rancière,  el
reparto de lo sensible que define lo común de una comunidad, introduciendo
sujetos y objetos nuevos, a dar visibilidad a los que no la tenían y a hacer
oír como hablantes a aquellos que tan solo eran percibidos como que hacían
bulla. (1) Compartiendo lo sensible, recuperando la palabra cuando antes
solo disponían de la voz. Se trata de la distribución y redistribución de
los lugares y de las identidades, esa repartición, doble repartición de los
espacios y de los tiempos, de lo visible y de lo invisible, del ruido y la
palabra. (2)       



(*) Ensayo propuesto para el Encuentro internacional sobre estudios visuales
latinoamericanos México 2013.

(1) Jacques Rancière, «Le partage du sensible.Eshétique et politique», edt
La fabrique  2000. 
(2)Jacques Rancière, «Malaise dans l'esthétique», edt Galilée 2004. p, 38

     



    ALTERIDAD/MUNDO-IMAGEN/ VALPARAISO 2011 (*)

Solo falta que la Antártica tenga su propia Bienal resumía Nicolas Bourriaud 
en su libro «Radicant» (1)para significar la amplitud del fenómeno de la 
globalización cultural y su recatafila de manifestaciones artísticas. Es 
cierto que las ideas, las imagenes circulan más rápido y llegan a confines 
antes nunca alcanzados. Pero eso no traduce necesariamente que es la 
diversidad la  que se manifiesta y que se eleva como valor  supremo en el 
intercambio global. Mantener una especificidad frente al otro no es el 
objetivo de la globalización.  Esta globalización, expresión actual de la 
colonialidad,  procede buscando una alteridad y allí  es donde radica el 
problema, porque la base común de esa alteridad es lo occidental, es decir 
lo que es aún hegémonico aunque haya perdido en fuerza. No se ha dejado aún 
atrás la colonialidad del ser, del saber y del pensar. La descolonización 
epistémica  es una necesidad que sigue pendiente así como la de re-escribir 
la historia haciendo emerger  diálogos entre  los relatos plurales sobre las   
diferentes versiones de la historia. Teniendo en mente la reflexión de 
Walter Benjamin cuando se refiere  a la cultura como el relato unilateral de 
los vencedores de la historia. La imagen ha reemplazado a las palabras como 
el material utilizado por los vencedores para construir una narración sobre 
su concepción de la realidad.  

Los cánones internacionales siguen siendo impuestos por los Centros. El 
lugar de legitimación sigue siendo Europa y los EEUU. El Privilegio 
epistémico de clasificar y definir es lo que se ha arrogado hasta ahora el 
eurocentrismo y eso continua.  Entonces es urgente ir a ver lo que se 
disimula detrás de las cartografías oficiales y las representaciones 
autorizadas.
El objeto de mi reflexión es  analizar,  cómo lo manifestado líneas arriba 
se expresa en ciertas manifestaciones que tienen  por objeto la fotografía 
en latinoamérica.
Se organizan en el planeta festivales de todo tipo, festivales que son 
generados mayoritariamente por los centros y eso desde hace treinta de años 
y que constituyen verdaderos productos de exportación cultural con una 
transferencia de formatos y saberes en la materia(2). En lo que se refiere a 
festivales de fotografía, latinoamérica no es una excepción. Dichos eventos 
son adoptados en el continente con posterioridad en un lapso de tiempo 
variable (3), como una manera de seguir los cambios que se producen en los 
centros que consagran el arte en nuestro mundo global y participar de esa 
manera de una cierta modernidad. Recepcionan asimismo,  exposiciones que son 
enviadas desde Europa o  Estados Unidos y que son presentadas conjuntamente, 
pero manteniendo una relación jerárquica, con las locales. Estas últimas,  
son las que buscan internacionalizarse, porque en buena medida son las que 
más se parecen o pueden ser aceptadas por los occidentales ya sea por su 
exotismo o su «alteridad». Estos festivales de artes visuales (ya que no 
solo son de fotografía sino que incluyen videos e instalaciones) están 
dirigidas sobretodo a las clases sociales occidentalisadas habituadas a las 
exposiciones de arte y aficionadas a éste tipo de manifestaciones. Las 
escenas locales en el continente, en particular las referidas al arte 
contemporáneo, han manifestado en la última década un dinamismo que les era 
desconocido. A pesar de ello no existe ningún evento producido por países 
periféricos que se haya constituído como una referencia para los países 
europeos y/o norteamericanos, a parte de la bienal de Sao Paulo. Observo que 
se han cambiado los contenidos pero no los términos de la converzación como 
diría W. Mignolo. 



En la configuración contemporánea de las formas del saber, del ver y del
pensar, la introducción y la intrusión del pensamiento de los archipiélagos
constituye un recurso mayor para escapar a la asfixia  que producen los
sistemas  de  pensamiento  continentales.  (tal  como  es  entendido  por  E.
Glissant «Philosophie de la relation» Gallimard 2009).

El  mes  de  la  fotografía  de  Paris  (1980)  así  como  Los  Encuentros
internacionales de la fotografía de Arles (1970),  en una forma u otra,
siguen vigentes en países tales como Brazil, Argentina y Perú. A Mexico lo
consideraría a parte porque es el que más ha intentado buscar soluciones
propias.  Esta vigencia se manifiesta a pesar de que el primero haya perdido
influencia en Francia y el segundo haya tenido que proceder a una serie de
reconfiguraciones  impuestas  por  la  nueva  realidad  que  se  inició  con  la
aparición  de  las  tecnologías  digitales.  Ambas  manifestaciones  han
influenciado de manera perenne la organización y la forma de los festivales
de fotografía en éste lado del Atlántico. Los festivales han seguido, de
cerca  o  de  lejos,   la  matriz  metropolitana  y  aunque  hayan  decidido
renovarse lo han hecho siempre siguiendo los cambios que se producían en los
centros; organización temática de los festivales, nominación de curadores
indivuales o colectivos, país (es) o fotógrafo (s) invitado (s), últimamente
residencias de artistas. Se transitó de  la denominación de Centros de la
fotografía a la de centros de la imagen, de bienales de fotografía a la de
bienales de artes visuales.  Cual es la razón por la que no se gestaron
eventos propios al continente? Es una pregunta que sigue abierta. 
Son festivales que han organizado la recepción de exposiciones muchas de las
cuales ya no tenían  curso en la propia metrópoli,  a menudo nos han pasado
lo que ellos ya no querían o  lo que  pensaban eran adaptados al contexto
continental,  han  enviado  tambien  exposiciones  de  stars  internacionales
venidas a menos,  pero a menudo fotógrafos cuyos trabajos han sido vistos
hasta la saciedad (4). Lo contemporáneo se lo guardan por el momento aunque
esa  tendencia  empieza  a  cambiar.   Son  eventos  sumamente  fragmentados  y
eclécticos donde ha primado, como es el caso en Paris y Arles la cantidad
sobre la calidad. El número de exposiciones y la concurrencia es siempre
presentada  como  sinónimo  de  éxito  del  evento.(5)  Asistimos,  a  la
masificación  de  esas  manifestaciones,  a  una  instrumentalización,  a  un
aniquilamiento del arte transformado en espectáculo, convirtiéndolo en una
mercancía al servicio de los intereses políticos y financieros. La razón
estética  queda  abolida  por  la  cantidad,  la  mirada,  es  una  mirada  de
consumidor,  además  de  superficial.  Las  condiciones  de  visibilidad  son
quantitativas,  performativas.  De  esta  manera  nos  dirijimos  hacia  una
standardisación de la mirada, de los imaginarios y de las formas. 
Permiten estas confrontaciones la emergencia de escenas locales que puedan 
influir en el devenir de un estrato cultural mundial? Quisiera pensar que 
sí, gracias al entrecruzamiento de  influencias heterogéneas  que pueden   
evitar la monocultura, aunque por el momento estamos camino hacia ella. 
Dichas manifestaciones, pueden y deberían ser la oportunidad de diálogo y 
monstración de la otredad, no obstante la mayor parte de las imagenes 
producidas en nuestro continente no son vistas en los  centros, en 
particular las más críticas.  
Existen, sin embargo, producciones que traducen modos de pensar, sentir y 
ver diferentes, a partir y desde contextos ya sean estos 
personales/sociales, históricos/culturales proyectándose en la construcción 
de una cultura internacional. No obstante, las creaciones de alto contenido 
simbólico y con fuerte proyección son aún escasas  en el panorama de la 
fotografía contemporánea en América Latina. Existen casos aislados, en los 
margenes de los circuitos autorizados de exposición de las artes visuales, 
donde aparecen una que otra vez, trabajos que salen de los marcos habituales 



y que nos dan accezo a las capas de lo invisible (6).
En  A.L., se mantienen operantes las estrategias de apropiación y de 
resignificación que en el pasado expresaron la sub-versión de los paradigmas 
impuestos por los centros, lo cual no es el caso de los festivales de 
fotografía  que carecen de manera agobiante de ese tipo de estrategias.
Cual es el intercambio que ha sido generado? Cuáles son las exposiciones 
fotográficas producidas en cada uno de los diferentes países que hayan sido 
acogidas en instituciones europeas o norteamericanas, sin mencionar las 
históricas? Cuáles son los artistas lanzados en las manifestaciones 
latinoamericanas contemporáneas que hayan sido consagrados en los centros?. 
Dejando de lado España, que por la proximidad histórica, es la que más ha 
recibido exposiciones de América Latina, aunque mayoritariamente colectivas, 
en los centros la ausencia de artistas de ésta periferia es notoria, esa 
tendencia debería revertirse.
Por otro lado, repasando la programación de algunas manifestaciones de éste 
continente (7), es evidente que se han mostrado trabajos que repiten a 
menudo los paradigmas dominantes, pocas son las obras que los contestan o 
los subvierten. No se ha dado una reconfiguración  de las representaciones, 
aunque no se trate solo de ello (8). En poco casos se trata de intercambios 
horizontales. Sigue siendo una historia de representación, concepto que 
conlleva la distinción entre significante y significado, lo cual no es 
compartido por otras culturas, en particular las nuestras. (sobre la 
representación y sobre la objetividad sin parentesis y la objetividad  entre 
parentésis ver Walter Mignolo en «Pensamiento fronterizo y representación»  
(Bilboquet # 8 Bárbaro pp, 12.) 
Citando a José Luis Brea, quien ha alimentado constantemente el pensamiento 
crítico,  todas éstas interrogantes respecto  a »... Los problemas 
relacionados con la cultura visual, las prácticas artísticas y las 
representaciones contemporáneas  son tratados por  Los estudios críticos 
visuales, que … buscan analizar, desentrañar y desocultar el conjunto de 
estrategias, intereses de hegemonía y dominación, y las dependencias de todo 
orden – técnicas, políticas, ideológicas, económicas...-bajo las que tales 
prácticas simbólicas y generadoras de imaginario se producen e instituyen.» 
( en «tres grandes retos para el análisis y la crítica cultural», salon 
Kritik domingo festín caníbal.)

Dado el interés central que acuerdo a la Imagen  (la que aparece con  la 
fotografía hasta el momento actual el de la imagen creada por las nuevas 
tecnologías) la que «... se ha convertido en nuestro eco-sistema...en 
nuestra materia prima» (Paul Ardenne),  esto adquiere mayor  importancia 
porqué lo que vehículan las imagenes son mundos que inducen comportamientos. 
La imagen es fundamental y constitutiva del ser humano al mismo título que 
la palabra, a la que precede. El género humano  se construyen por medio de 
operaciones en las que la imaginación juega un rol preponderante. Podríamos 
adelantar, entonces, que no hay cultura sin imagen y que el ser humano es 
antes que nada un espectador del mundo en el que vive. 

Salman Rushdie decía que el combate más importante de nuestros tiempos se 
desarrolla alrededor de  cual realidad mostrar. Y en ese combate estamos 
menos armados de los que hasta ahora han logrado imponernos sus épistemas 
bajo el manto de la modernidad, considerada ésta como una emanación de los 
centros y extraña a la periferia. 
Es por eso mismo que existen responsabilidades respecto a la introducción de 
nuevas imagenes en un mundo saturado por ellas, donde la  opulencia y el 
consumo visual se han vuelto la regla. Ir hacia menos sería más en ese caso 
cuidando  de solo poner en circulación las que van  más allá de la 
representación evitando redoblar lo real,  traduciendo el deseo de compartir 



lo sensible, haciendo derivar las percepciones y  produciendo sentido, 
siendo más poéticas. Explorando esas franjas invisibles y mutantes  que son 
como nebulosas abandonadas sometidas a incesantes metamorfosis, articulando 
universos. Tales espacios, ultrasignificantes,  pueden prefigurar el a-
venir. Entraríamos en un terreno poco frecuentado que es el de provocar los 
intercambios de experiencias, experiencias multisensoriales y evitar que lo 
«vivido», es decir, lo que está cargado de experiencia,  se vaya perdiendo, 
absorvido por la multiplicación de los actuales sistemas de comunicación  
que nos dejan tan solo representaciones y   empezar a establecer  relaciones 
horizontales que nos lleven a refundar las bases de una modernidad que 
corresponda a nuestra época.  

(*) Ensayo presentado en el Encuentro internacional de críticos y curadores 
organizado por Trasatlántica Photoespaña en Valparaíso en 2011 publicado  
por Photoespaña 2012,  Madrid edt La fábrica 

(C)Juan Carlos Belon Lemoine
Marsella Octubre 2011 

(1) «Radicant» Nicolas Bourriaud, Edt Denoël, 2009. 

(2) Los principales países a los que me refiero son Francia, Inglaterra y 
los EEUU. Para  citar algunos casos: 
El día de la música,  la noche de los museos, los weekend gallerys, las 
noches blancas, etc. Recientemente; Photo/Lima (2009/2011) o Buenos 
Aires/photo que estan en la huella de Paris Photo que cumple quince años en 
2011.  

(3) Bienal de fotografía de Arequipa, Perú julio 1989/93. Fué la primera en  
su género en latinoamérica.
Encuentros abiertos,  Buenos Aires, Argentina agosto 1989.
Foto setiembre, Ciudad de Mexico, Mexico 1993.
Mirafoto, Lima, Perú 2001.
FotoRio, Rio de Janeiro, Brasil, 2003. 

(4) Exposición de Cartier Bresson en Río 2005, y en Mirafoto 2002 Jean Loup 
Sieff en 2001 y Philipe Salaün, son algunos ejemplos.
(5) Eso se ve inclusive en el decano de los festivales de fotografía, los 
encuentros de fotografía de Arles.  
http://www.rencontresarles.com/A11/Home#/CMS3&VF=ARL_79&FRM=Frame:ARL_255
FotoRio  2009 menciona 175 exposiciones y eventos ligados a la fotografía, 
375 fotógrafos ocupando 77 museos.

(6) ver los trabajos realizados por Fotolibras, www.fotolibras.org y el de 
limakids, www.limakids.org 
http://www.fotoativa.org.br/

(7) Ver la programación de los festivales de Fotografía Mirafoto de Lima y 
Fotorio de Rio de Janeiro.   www.fotorio.fot.br y a 
www.centrodelafotografia.edu.pe/mirafoto.htm 
Mirafoto a partir de 2012 se constituye en forma de Bienal de fotografía,  
denominación que corre el riesgo de quedarse corta ahora que no existen más 
las barreras entre las diferentes prácticas artísticas.
(8) Existe una producción que se ha dedicado a revisitar lo que ya 
ha sido realizado por artistas europeos y/o norteamericanos, o a 
la aplicación de estereotipos a la realidad local. El 
postmodernismo ha tenido una larga carrera en el continente.

http://www.centrodelafotografia.edu.pe/mirafoto.htm
http://www.fotorio.fot.br/
http://www.limakids.org/
http://www.fotolibras.org/
http://www.rencontresarles.com/A11/Home#/CMS3&VF=ARL_79&FRM=Frame:ARL_255


LOS ENCUENTROS INTERNACIONALES SOBRE LA INCLUSION VISUAL: 
   EXPERIENCIAS RECIENTES (América del sur) (*)    

           

Me gustaría comenzar agradeciendo a los Ateliers de l'image de Marsella por
la invitación para hacer una presentación de los Encuentros internacionales
sobre la Inclusión visual que es el forum destinado a la presentación de los
talleres de la inclusión visual que tienen lugar cada año en Rio de Janeiro
en el marco de FotoRio, el festival más grande de América del sur consagrado
a la imagen. 

La Inclusión visual es un concepto desarrollado en el Brasil pero que bajo
otras apelaciones reune una práctica que es vigente en otros países del
continente desde los años 80, y es desde 2005 que soy encargado de misión
para la presentación de proyectos franceses y/o latinoamericanos en estos
encuentros.
Los Encuentros internacionales sobre la Inclusión visual tienen por objetivo
reunir y desarrollar las diferentes experiencias realizadas en términos de
identidad visual en los sectores sociales desfavorecidos y/o marginalizados,
con  el  fin  de  estimular  reflexión  en  ese  sentido  y  comunicar  las
experiencias o las esferas de competencias separadas, apoyándose para ello
en las prácticas artísticas; utilización del medio fotográfico, de las artes
plásticas asi como el video. La intención es la busquedad de alternativas,
aunque la fotografía sea el medio más utilizado en los talleres. 

Las  técnicas utilisadas  estan,  a  menudo,  aparentadas  con  las  prácticas
pobres;  el  sténopé  se  encuentra  bastante  desarrollado  sobre  diversos  y
diferentes  soportes,  luego  vienen  las  cámaras  compactas  análogicas  de
segunda mano y cuando es posible las digitales producto de donaciones. Los
encargados de los talleres son fotógrafos generalmente pero los artistas
comienzan a ser invitados regularmente.  

Los financiamientos tienen diferentes orígenes; fondos locales, asi como las
ayudas sociales y culturales del gobierno, igualmente, los fondos privados
nacionales o extranjeros a travez de las ONG.
 
Al final de esta presentación ustedes podran ver dos de los trabajos de dos
talleres diferentes realizados en 2009. 

Reunir el trabajo producido por las asociaciones y/o estructuras es de una
utilidad  social  importante.  En  efecto,  gran  parte  de  esas  asociaciones
trabajan para dar visibilidad a sectores de la población que se encuentran
mal representados en los medias o que no tienen ninguna representación y que
se encuentran en la imposibilidad de construir una satisfactoria de ellos
mismos y sabemos de la importancia de la mirada del otro en la construcción
de nuestra propia imagen.El objetivo es:

 Dar un alcance internacional a esos trabajos.
 Confrontarlos con experiencias similares en otros países.
 Enriquecerlos  con  las  enseñanzas  obtenidas  gracias  a  esas

experiencias.

La inclusión visual es actualmente reconocida como un concepto interesante y
pertinente  en  el  campo  de  la  integración  social.  Su  desarrollo  puede
permitir  cambiar  la  naturaleza  de  la  realidad  que  nos  es  transmitida
quotidianamente. Oponerse a «la  imagen»  que  las  industrias  culturales y



televisivas dan de ciertas sectores de la sociedad es uno de los fines de la
Inclusión  visual.  Introducir  en  el  mundo  de  hoy  una  nueva  mirada  que
perturbe  la  mirada  convencional  y  mediática,  eso  significa  tambien
interrogarnos sobre la realidad que queremos dar a conocer. Uno de los
desafíos  que nos plantea la sociedad de la información en la cual vivimos
actualmente, es la de saber que realidad mostrar.

Son las propias personas que experimentan la exclusión que producen las
imágenes con las que se Presentan, sin intermediarios y que nos muestran
como entran en relación con el mundo, como lo restituyen, como entran en
resonancia con él. De esta manera, aquellos que, hasta ahora eran invisibles
pueden acceder a la visibilidad deseada. 
Los medias (la prensa, la televisión, el cinema y el video) han sido, desde
sus comienzos utilizados por el poder para vehicular el tipo de sociedad
hacia la cual había que dirigirse, de allí la invisibilidad de determinados
grupos sociales; enviados a las sombras, ocultos a las miradas. Lo contrario
de la starisacion y la puesta bajo los reflectores. Las diferencias sociales
son tambien diferencias de luminosidad. La imagen, tenemos que saberlo, es
un terreno de reflexión pero tambien de intensa manipulación. 

Se trata de hacer accesible lo invisible y para ello hace falta construir lo
Real con las imágenes que se fundan en una experiencia, entendida esta como:
el  proceso  psíquico  que  va  más  allá  de  una  respuesta  imediata  a  un
acontecimiento,  ella  supone  una  participacion  subjetiva,  una
interiorización, una  asimilación  psíquica  (JF  Chevrier).  Como  transmitir
esta experiencia de estar en el mundo, como reconocerla como escencial y que
al mismo tiempo nos es común, fundamental? Para ello es escencial mantener
una oreja muy atenta a lo que pasa en el mundo porque siempre existe una
diferencia entre la imagen especulada y la realidad percibida. Es solo asi
que podremos reconfigurar, como lo señala Jacques Rancière, el reparto de lo
sensible, que es lo que define lo común de una comunidad, introduciéndo los
nuevos sujetos y los nuevos objetos, dando la palabra a aquellos que solo
disponían de la voz y de hacer visible las experiencias particulares en
espacios específicos. 
Walter Benjamin hacia referencia a la cultura como el relato unilateral de
los vencedores de la historia. La imagen ha reemplazado a las palabras como
el material utilizado por los vencedores para construir una narración sobre
su propia concepción de la realidad.  
Estamos convencidos del rol motor que puede corresponder a la inclusión
visual en el cambio y evolución de los modos de pensamiento.  

Tafos (talleres de fotografía social) el año 1986 en el Perú, es la primera
experiencia del tipo de la inclusión social de la cual tuve conocimiento.   
El trabajo de Tafos comenzó en los andes del sur del Perú (Ocongate) y en
una de los actuales pueblos jóvenes que rodeaban la ciudad de Lima (el
Agustino). En el primer caso, se trataba de personas totalmente analfabetas,
practicamente sin contacto con el mundo de la ciudad, alejados de toda
modernidad. Cámaras fotográficas compactas de muy simple manipulación, solo
tenían que mirar a travéz del  visor  y  apoyar  en  el  disparador,  fueron
distribuídas a comuneros asi como rollos de película en blanco y negro.
Previamente fueron iniciados a esos procedimientos. Seis meses después las
películas fueron recuperadas y reveladas. Las fotos tomadas documentaban la
vida de los campesinos y eran de excelente calidad, era un registro puntual
y  preciso  de  situaciones  y  de  acontecimientos  poco  conocidos  y  poco
comprensibles para los observadores exteriores. 
Una exposición de esos trabajos fué mostrada en varias ciudades del país y
luego en el extranjero con notable éxito. Esta experiencia se repitió varias



veces en otros barrios jóvenes en el norte, centro y sur del país hasta
1988,  fecha  en  que  terminaron  los  talleres.  Actualmente  es  un  fondo
fotograáico  gestionado  por  la  PUCP  y  que  puede  ser  consultado  por
investigadores. 
Experiencias similares tuvieron lugar en otros países de América latina. En
Colombia, los talleres organizados por la  AJA project en 2002 «Disparar
cámaras  por  la  paz»,  que  consistía  en  reemplazar  las  pistolas  por  las
cámaras  fotográficas  entre  los  grupos  de  adolescentes  de  las  familias
desplazadas por la violencia. El objetivo era de dejar de considerarse como
victimas sino como actores de su propia historia.
En Argentina, los talleres de fotografía comenzaron a aparecer en el 2001 en
el momento de la bancarota del sistema económico. El grupo Contraluz comenzó
sus actividades en la villa Quince. Otros se desarrollaron en la Ciudad
oculta donde existen cinco talleres, asi como  Foto en la lata taller que
inició sus actividades en 2009 y que es uno de los más recientes en la Villa
Cava. Estos talleres nacen alrededor de comedores populares frecuentados
cada día por los niños. En el Brasil existe una vasta y diversificada red
nacional  con  múltiples  experiencias.  El  trabajo  de  la  organización
Fotolibras, fotografía participativa con sordomudos tiene por finalidad dar
visibilidad a la comunidad de sordos y mudos en la sociedad brasilera. Es
uno de los más singulares. En México en 2003 los talleres de cine documental
fueron organizados en el barrio de Iztapalapa, uno de los más peligroso de
la capital, por la asociación francesa Lumens y Cents soleils redicados en
Orléans. Durante un mes los participantes, jóvenes entre 19 y 23 años,
fueron confrontados a la realización de un film video: escritura y montaje y
proyección de los films realizados por ellos mismos habiéndo gozado de una
liberdad total tanto en cuanto al sujeto como en la realización.
El punto común de esas experiencias es el desarrollo de un trabajo en un
medio de adolescentes que viven en barrios marginales y periféricos de las
capitales o ciudades medianas. Los resultados que se obtuvieron muestran que
la educación visual crea las condiciones para desarrollar la consciencia y
la  autoestima,  introduciéndonos  en  la  realidad  de  la  vida  en  barrios
marginales. 
  
Ahora pasaremos a la proyección de los talleres realizados en Lima, Perú y
en Marsella, Francia: 
En primer lugar ustedes van a ver Limakids, taller fotográfico realizado por
y para adolescentes entre 13 y 19 años de dos casas-hogar en la ciudad de
Lima. La primera esta compuesta por jóvenes adolescentes con problemas de
conducta ligeros y que provienen de hogares de extrema pobreza pero que
mantienen contacto con sus familias a las que visitan cada fin de semana. 
La segunda, esta habitada por jóvenes con problemas de comportamiento más
graves: peleas, robos, consumo de drogas y abandono de sus hogares, los
cuales no estan autorizados a salir de la casa-hogar y que tienen poco
contacto con sus familias.
Cada participante fué invitado a escoger un tema de interés personal y a
fotografiar su entorno: algunos escogieron los amigos, otros la naturaleza
alrededor del hogar, otros el lugar donde vivían, etc. El taller duro tres
meses y medio a un ritmo de trece sesiones de dos horas cada una. Fueron
doce  adolescentes  que  participaron  en  esta  experiencia.  El  material
utilizado  fué  de  camaras  digitales  compactas.  La  selección  de  los
participantes se hizo en función de se comportamiento y de la antiguedad en
la casa-hogar.  El Centro de la imagen de Lima participó en la coordinación
general con alumnos y ex-alumnos del centro .
En ningun caso, los participantes trataron de sublimar su realidad, no hubo
sentimentalismo, manifestaron una manera de estar en el mundo sin pretender
sugerirnos ningún cambio.    



En segundo lugar, me gustaría mostrales la experiencia de Clicamaravilha
creada en 2001 en la ciudad de Fortaleza al noroeste del Brasil. Varios
talleres fueron concebidos para trabajar con niños; fotonovelas, concursos
fotográficos, la libre interpretación fotográfica del derecho de los niños y
de  los  adolescentes,  historias  sobre  el  agua,  tarjetas  postales  de  la
favela, publicidad irónica sobre la utilización de los terrenos de la favela
como  lugar  de  intercambio  comercial,  sobre  la  democracia,  etc.  Los
participantes realizaron los textos y los dibujos para las publicaciones que
fueron editadas a final de los talleres. 

(*) Conferencia en la reunión inagural de Diagonal, primera red francesa de
estructuras  consagradas  a  la  fotografía  contemporánea.  Biblioteca
departamental Gaston Deferre, Marsella, abril 2010.  

Juan Carlos Belon lemoine
Marsella, Marzo 2010



CONSIDERACIONES SOBRE LA PRODUCCIóN DE IMAGENES EN LA    
    SOCIEDAD CONTEMPORáNEA  (*)

Las máquinas que producen imágenes han prosperado y con ellas se han 
desarrollado dispositivos de visión  dotados de alta tecnología que han 
cambiado nuestra manera de ver de tal modo que la noción de visibilidad no 
es la misma que en el pasado. La observación, la percepción, la circulación 
de las imagenes evolucionan dentro de una nueva configuración, erosionando 
el dispositivo tradicional y hegemónico de lo visible, lo que Miguel A. 
Hernandez-Navarro llama el «ocularcentrismo» de la modernidad(in 
«Resistencias  la imagen»). las esferas política, económica y social 
atraviezan la producción actual de imágenes y estas inducen, asimismo, 
mutaciones que modifican nuestra relación con lo real. Las imagenes 
producidas por la cámara fotográfica, uno de los dispositivos de producción 
de imágenes, no están ausentes de este proceso sino todo lo contrario. Lo 
real se ha complicado y los ideales modernos de visibilidad y de posible 
construcción de la verdad ya no corresponden al real actual y sus múltiples 
y densas capas. Por primera vez en la historia, la imagen, en la era 
digital, es un sistema dinámico. (Peter Weibel de el Instituto para los 
nuevos médias de Frankfurt).
Finalmente hay que considerar la erosión de la representación y las 
condiciones actuales de visibilidad de la imagen. Cual es el lugar que ella 
ocupa  en nuestro mundo multimediático?. Que rol le corresponde, en la época 
de la desmaterialisación de objetos, relaciones e intercambios?.  Qué es lo 
que está pasando en este momento de  la desagregación  de los sistemas de 
referencia?.

La introducción de los siguientes cinco temas, permitirá una mejor 
comprehensión del interés que anima mi reflexión. 
  
I
SOBRE LO VISIBLE

La fuerza de lo visible  reposa en su capacidad de sugerir   lo 
invisible(1).  Se trata de hacer visible pero no  reproducir lo visible,  
como lo planteaba Paul Klee. 
Cuando vemos una imagen no lo hacemos por lo que ella es o por lo que  nos
da a ver sino por lo que ella vale como apariencia de lo invisible, como
metáfora visual. Hay que abandonar la idea que  la imagen  es el reflejo de
una realidad sino que es, al contrario, una construcción de la realidad.
Entre nosotros y las imágenes se encuentra lo real o más precisamente,  la
realidad. De allí que la presencia del mundo a travez de la representación
pasa necesariamente por la experiencia de nuestra existencia. Es por eso que
comprender cómo transmitir esa experiencia de estar en el mundo, de llegar a
reconocer algo como esencial e indefinible pero que al mismo tiempo nos es
común, es fundamental. 
Ya hace un tiempo  Salman Rushdie decía que la lucha más importante de estos
tiempos es la de decidir cual realidad mostrar.

II

CONSUMO VISUAL

Vivimos en una época  en que gran  parte de  los conocimientos  y de la
información son vehículados por las imagenes. Vivimos en el reino de las
imágenes,  en  una  sociedad  de  consumo  visual,  de  opulencia  visual,  sin



embargo  hay  quienes  sostienen,  paradójicamente,  que  hay  cada  vez  menos
imágenes puesto que lo que nos dan a ver las industrias visuales pertenecen
sobretodo al dominio de lo visual, y eso abunda y sobra, a tal punto que son
imagenes que nos vuelven ciegos.  En este sentido la imagen esta en peligro,
porque la imagen es frágil como lo es la humanidad (M.J.Mondzain) (2) y es
que la imagen es fundamental y constitutiva del ser humano al mismo título
que la palabra, a la que precede. El género humano  se construyen por medio
de  operaciones  en  las  que  la  imaginación  juega  un  rol  preponderante.
Podríamos adelantar, entonces, que no hay cultura sin imagen y que el ser
humano es antes que nada un espectador del mundo en el que vive. 
 
Todo ello nos lleva a considerar que algo fundamental está en juego cuando
se persigue acaparar el sistema de información y de producción de imágenes,
tratando  de  ocupar el tiempo disponible de las  conciencias de millones
individuos simultáneamente, afin de homegeneizarlas y poder destilar así
modos de vida, modos de comportamiento necesarios a la expansión de un tipo
sociedad.  Se trata de una forma de dictadura visual que acapara el control
de la producción simbólica para, de esta manera,  monopolizar el poder. 
Water Benjamin se refería a la cultura como el relato unilateral de los
vencedores de la historia. La imagen a reemplazado a las palabras como el
material utilizado por los vencedores para construir una narración sobre su
concepción de la realidad.  En este sentido, hacerse eco de lo que está
pasando en el mundo y  dar forma a las fuerzas activas que se manifiestan
puede cambiar el curso de los acontecimientos. Estamos, por primera vez,
como lo piensa Peter Sloterdij,  en la época de la unidad simultánea del
género humano, totalmente diferente de la anterior, que duró millones de
años, en la que vivía de manera dispersa.(3)
La TeleVisión juega un papel preponderante en ese sentido, es el medio,
podríamos  decir  «natural»,  para  construir,  lo  que  Mateo  Pasquinelli
(4)define como las narraciones de especie, que son  asimismo narraciones
colectivas. En otros tiempos lo fueron los mitos, más tarde la biblia, el
Corán,  ahora lo son CNN, BBC, RAI1, TF1, etc. El video se ha convertido en
el lenguaje colectivo primario. La mirada  es cada vez más informada por las
imágenes y eso tiende a transformar y suplantar el mundo de la experiencia
multisensorial en mundo visual. 

III

LA CIRCULACION DE LAS IMAGENES

Otro punto central es el de la circulación de las imágenes    asi como su
recepción. La pantalla se ha convertido en el lugar hegemónico para la
comunicación y el visionaje de las imágenes; la pantalla de la televisión,
el de las  computadoras, la de los teléfonos portables, etc. La rapidez de
circulación  y  la  disponibilidad  instantánea  a  casi  instantánea  de  las
imágenes  a  nivel  planetario  nos  confrontan  a  nuevas  configuraciones
territoriales y materiales, contrariamente a lo que pasaba en  regímenes
anteriores. La fotografía a dejado de ser la principal fábrica de imágenes y
está siendo concurrenciada e inclusive sobrepasada por el video, el cine y
las  imágenes  digitales,  tecnologías  que  ocupan  el  terreno,  incierto  y
movedizo  del  mundo  de  las  imagenes  pero  que  comparten  la  misma
responsabilidad  con el cuando, como y donde  poner imagenes en circulación.
La contrapartida está en la recepción que es, asimismo, otra manera de
producir sentido, lo cual repercute en la producción, la que  se convierte,
a su vez, en una forma de recepción al rearticular formas de representacion
anteriores  y  contradictorias.  La  imagen  es  un  lugar  de  reflexión  pero
tambien de intensa manipulación.



IV

LA TECNOLOGIA
La tecnología es, tambien,  escencial pues cuando se habla de imagen se
habla necesariamente de técnica. Es el modo de utilización de una técnica la
que  establece y modifica los regímenes de verdad en un momento dado dentro
de la sociedad. Es asimismo la que establece una nueva temporalidad.  La
tecnología nos obliga a interrogarnos sobre que es lo real, «la televisión
es real? se pregunta Bill Viola,  Algunos responderán negativamente, sin
embargo ella produce más efecto sobre las personas que un paisaje natural.
(...) ya estamos, y siempre hemos estado , en un paisaje de percepción
imaginaria».(5)  la sociedad de la información cree en el valor documental
de la imagen fotográfica, tal vez porque como afirma Françoise Parfait «en
imagen, objetos y fenómenos aparecen como lo que significan en la realidad…
utilizamos el mismo código perceptivo y cognitivo que permite orientarnos en
lo real para la percepción de las imágenes.»(6)  

V
LO POLITICO

La inclusión visual,  es un concepto político relativo  a la imagen. En 
efecto, persigue la integración social al buscar  contrarrestar la imagen 
que vehículan las industrias culturales y televisivas sobre determinados 
sectores de la población, introduciendo una nueva mirada que perturba la 
mirada convencional y mediática. Son las personas que viven la experiencia 
de la exclusión que producen, utilizando diversos dispositivos de producción 
de imágenes ( cámara fotográfica, sténopé, video, artes plásticas), las 
imagenes que les permiten «presentarse» sin intermediarios a la sociedad de 
la que forman parte. De esta manera, los que eran invisibles adquieren la 
visibilidad deseada y lo otros aportan la corrección necesaria a la imagen 
que no les representaba. Reconfigurando, como lo señala Jacques Rancière,  
el reparto de lo sensible que define lo común de una comunidad, 
introduciendo sujetos y objetos nuevos, a dar visibilidad a los que no la 
tenían y a hacer oír como hablantes a aquellos que tan solo eran percibidos 
como animales que hacían bulla(7). Compartiendo lo sensible, recuperando la 
palabra cuando antes solo disponían de la voz.  Se trata de la distribución 
y redistribución de los lugares y de las identidades, esa repartición  y esa 
doble repartición de los espacios y de los tiempos, de lo visible y de lo 
invisible, del ruido y la palabra. (8)       

  
(*) Participación en el Encuentro internacional de críticos y curadores 
organizado por Trasatlántica Photoespaña en el Centro cultural de España de 
la Ciudad de México en enero 2010

Juan Carlos Belon Lemoine  
Marsella, diciembre 2009



NOTAS

(1)  Jean  Paul  Curnier,  «Montrer  l'invisible»  écrits  sur  l'image.  Edts
Jacqueline,Chambon, 2009.
(2) Marie José Mondzain , ciclo de conferencias «Esthétique et societé»,
Marseille,  2007.
(3) Peter Sloterdijk, l'heure du crime et le temps de l'oeuvre d'art, 2000.
(4  Mateo  Pasquinelli,  le  journal  actuel  «warporn  warpunk»,  p,323  in
www.criticalsecret.com# 02 social barbare, 2005
(5) Bill Viola cité par Florence  Méridieu, «Arts et nouvelles technologies;
art vidéo, art numérique», edt Larousse 2007p, 228.
(6) Françoise Parfait «vidéo: un art contemporain» p, 45.edt du regard,
2001.
(7) Jacques Rancière, «Le partage du sensible.Eshétique et politique», edt   
La fabrique 2000.  
(8) Jacques Rancière, «Malaise dans l'esthétique», edt Galilée 2004. p, 38 

    

http://www.criticalsecret.com/


TRASATLANTICA/MONTEVIDEO (*)
«face contact. retrato y comunicación»

 

El tema de Trasatlántica/Montevideo puede ser abordado de diferentes maneras 
según el ángulo que se decida. Me limitaré a dos casos pero siempre teniendo 
como norte un hecho fundamental; que la imagen es la que ha introducido al 
hombre en un sistema de correspondencias simbólicas antes que la escritura 
influya sobre las sensaciones y las mentes:

I.- Si se trata del retrato de personas la reflexión Barthiana de partir 
sobre los  imaginarios  que se cruzan y entrecruzan me parece de una 
actualidad pertinente: la imagen que tengo de mí mismo, la imagen que 
quisiera dar de mí mismo,  la imagen que el fotógrafo se hace del 
fotografiado, la forma como el fotógrafo se va a servir de esa imagen.  
Persiste, sin embargo, El dilema que la imagen que se tiene de uno mismo 
raramente coincide con el «yo» de cada quien. Lo más frecuente es que frente 
a la cámara terminemos metamorfoseándonos instantáneamente por adelantado, 
de allí que una sensación de inautenticidad y hasta de impostura prevalezca 
ya que se trata del advenimiento de yo mismo como otro, la visión del doble 
de uno es siempre inquietante así como que el sujeto que se convierte en 
objeto y lo privado que se consume públicamente. Es asimismo, una 
negociación entre dos deseos y dos miradas lo cual produce una tensión  
creándose un equilibrio inestable que se puede romper en cualquier momento. 
Históricamente, la fotografía ha comenzado como un arte de la persona, de su 
identidad... Retrato-identidad; lo que representa a uno o a muchos en la 
diversidad, lo que comunica sobre lo que soy o somos. A mediados del s. XIX 
se habre la posibilidad de la representación de uno mismo con la fotografía, 
ésta se democratiza ya que antes estuvo reservado a una élite. No hay que 
olvidar que hay una coincidencia histórica entre la aparición  de una 
técnica y los progresos del individualismo.  Pues, al origen, es el amor del 
modelo, una fidelidad casi amorosa – como lo sugiere Plinio en la historia 
legendaria de los orígenes del retrato – lo que inspira el deseo. Baudelaire  
condena y detesta a esa «sociedad que se precipita como un solo Narciso, 
para contemplar su trivial imagen sobre el metal.»   La aparición de la 
fotografía, imagen técnica,  libera aún más al hombre de las obligaciones 
pasadas y le permiten crear y tomar la iniciativa en tanto que creador de 
imagenes que reemplaza al comanditario (iglesia, monarca, principe etc) 
(debray p, 242). Sin embargo, La subjetivazión de la mirada a tenido un 
precio: la reducción de lo real a lo percibido.
Cuando vemos una imagen no lo hacemos por lo que ella es o por lo que  nos 
da a ver sino por lo que ella vale como apariencia de lo invisible, como 
metáfora visual. Hay que abandonar la idea que  la imagen  es el reflejo de 
una realidad sino que es, al contrario, una construcción de la realidad. 
Entre nosotros y las imagenes se encuentra lo real o más exactamente, la 
realidad. De allí que la presencia del mundo a travez de la representación 
pasa necesariamente por la experiencia de nuestra existencia. Es por eso que 
comprender cómo transmitir esa experiencia de estar en el mundo, llegar a 
reconocer algo como esencial e indefinible pero que al mismo tiempo nos es 
común, es fundamental. La imagen, la fotográfica tambien, tiene una función 
de relación, de consolidar una trasmisión, de actuar como enlace. En la 
época actual, buscar la visibilidad es una forma de asegurarse una especie 
de perennidad, y eso porque vivimos en una época sin valores 
trascendentales. La televisión consagra, es la visibilidad la que consagra, 
se está a la busquedad de la exhibición inmediata. Yo me muestro entonces 



soy. En cierta manera no es que falte razón, ya Nietzche decía que solo 
cuando las cosas son nombradas es que son visibles, pero podríamos añadir 
mostradas. Paul Klee haciendo referencia a la historia de la pintura nos 
cuenta que la nubes adquirieron visibilidad solo cuando fueron introducidas 
como tema en la pintura, siempre existieron pero aun no se las había 
«visto».  

Mostrar, presentar no será nunca igual que decir, la autoridad del lenguaje 
sobre la imagen en la sociedad contemporánea dominada por la Imagen es aún 
de actualidad, en parte por su carácter polisémico que parece infinito. Una 
leyenda instruye sobre el sujeto. La interpretación es siempre necesaria a 
la percepción. Que nos dice la imagen de una persona? Poca cosa, a parte de 
los rasgos físicos, una mirada que puede inducirnos a considerarla de una 
manera pero en el fondo nada fundamental respecto a la persona misma. « la 
precisión descriptiva de un rostro de la manera más detallada solo será una 
imagen huérfana del rostro » écrit Levinas.  El rostro es el sujeto, es la 
relación al otro. Representarlo sin pensar en esta relación es representarlo 
como una cosa que no esta en relación con el mundo. La pose constituye tan 
solo el punto culminante del movimiento al que se considera como escencial y 
privilegiado, es una síntesis. El sujeto humano es inevitable et 
inaccesible. Avedon prefería el estudio para aislar a sus personajes y que  
se convirtiesen en el símbolo de ellos mismos (they become in a 
sense...symbolic of themselves.) No obstante,  la mayoría de las fotografías 
que se ofrecen a nuestros ojos son absolutamente extrañas a nuestra propia 
experiencia, en esos casos la fotografía es tan solo un soporte de una 
información o de un conocimiento. (Curnier p, 56)) de hecho funcionan como 
aludiendo a algo. Cómo un Ser puede ser asimilado a su imagen o cómo puede 
ser aprehendido como real desde su imagen? ( p, 57)La semejanza que nos 
propone la imagen fotográfica nos dice poco. Ella puede sugerir la 
existencia de alguien gracias a la mobilización  inconsciente de un conjunto 
de referentes del que la mira. La lógica de lo visible comanda a la lógica 
de lo vivido.  
 
La Comunicación esta siempre más cerca de reducir el/los sentidos a lo que 
se considera lo escencial (aunque sabemos que eso no siempre es asi), la 
complejidad es el enemigo de la com. Las relaciones sociales son 
mediatizadas por la imagen.
 
Existen  trabajos sobre retratos colectivos, de corporaciones, etnias, etc o 
de un país como es el caso en el de Lourdes Almeida y su trabajo «La nación 
mexicana. retrato de familia» (1994), en el que se registran los diferentes 
y diversos componentes multiculturales y étnicos de la sociedad mexicana, 
caso comparable con otros países latinoaméricanos, el cual merece un 
desarrollo más amplio.
Desarrollar el trabajo de August Sander y su «retrato colectivo» de la 
sociedad alemana en los años 30. Sander se refiere a arquetipos. Trabajo 
Organizado a partir de las funciones que cumplen en la sociedad, trabajo 
metodológico como hecho como si fuese un trabajo de laboratorio.

II.- Si de lo que se trata es de la imagen de un país, es lo colectivo que 
pretende acceder a la categoría individual. Es el caso cuando se habla de la 
«marca-país» algunos prefieren imagen-país.  Determinados símbolos de un 
territorio (geográficos,  alimenticios, culturales)  identifican a un país  
en los intercambios internacionales de mercado de la sociedad global con 
fines de comunicación. Colombia con la exportación de café, Argentina con el 
vino, el Perú con su cocina y el pisco, para quedarnos tan solo en América 
Latina. Se considera que esos productos, características geográficas o 



patrimonio cultural hacen a los países únicos dándoles  una identidad, un 
nombre y una reputación, representando la imagen de un país en el exterior. 
En este caso, la comunicación es predominante, más aún, indispensable y se 
constituye en el centro del quehacer. Eso trae consigo una reducción 
importante de la variedad y diversidad de cada país empeñado en lograr éxito 
con la marca-país. Es un efecto más de la globalización marcado por el 
impérativo occidental de circulación y comunicación. Sin embargo, 
identificarse a un producto o región geográfica es buscar individualizarse 
al interior de un mundo en que la tendencia a la uniformización es constante 
desde hace décadas. No creo que sean conceptos antagónicos, pueden 
encontrarse y ser interdependientes. Es el retrato de un país que busca una 
síntesis para que pueda ser mejor identificado dejando de lado su 
heterogeneidad y singularizado por lo Menos, que paradójicamente,  quiere 
ser más. Es un ejercicio difícil éste tipo de comunicación. Una terapia al 
interior del país es necesaria para crear un consenso entre los habitantes 
de manera que adopten y se identifiquen con lo que está llamado a 
constituirse en la marca-país, además de aceptar que el país se convierta en 
un «producto» comerciable en el mercado global. La imagen juega  aqui un rol 
preponderante. Tocar la fibra nacionalista es la estrategia más evidente 
para lograr el consenso. Luego es una question de formula. Productos que han 
logrado impornerse en el mercado internacional y que constituyen parte de la 
historia de una región o territorio en la cual se pueden apoyar los 
formuladores de historias ganadoras para generar un entusiasmo. Comunicar no 
es lo mismo que informar. 

 
(*) Ensayo presentado (no seleccionado) para la reunión de investigadores,  
críticos y teóricos organizado por Trasatlántica Photoespaña en el Centro 
cultural de España, Montevideo 2010.

Juan Carlos Belon Lemoine
Marsella Agosto 2010

    

    



    LO INVISIBLE/MEOLLO DE LA INCLUSIóN VISUAL (*)

II
Jacques Rancière  desarrolla la noción de «partage du sensible» (compatir  
lo sensible), entendida como esta como: «la distribución y redistribución de 
los lugares y de las identidades, esa repartición  y esa doble repartición 
de los espacios y de los tiempos, de lo visible y de lo invisible, del ruido 
y la palabra...» (1) que puede ser valiosa para la inclusion visual, lo 
mismo con su concepcion de  la política la cual concibe como: 
«..reconfigurar el reparto de lo sensible que define lo común de una 
comunidad, introduciendo sujetos y objetos nuevos, a dar visibilidad a los 
que no la tenían y a hacer oir como hablantes a aquellos que tan solo eran 
percibidos como animales que hacían bulla...la configuración de un espacio 
específico,  y la repartición de una esfera particular de la experiencia...» 
(2) pero la questión es saber quien posee la palabra y quien tiene tan solo 
la voz. 
Estos dos conceptos se pueden utilizar en tanto que  infieren en el espacio 
de la inclusión visual, concepto político sin duda alguna y que desborda 
sobre lo ético y lo estético. Water Benjamin se refería a la cultura como 
«...el relato unilateral de los vencedores de la historia. La imagen a 
reemplazado a las palabras como el material utilizado por los vencedores 
para construir una narración sobre su  concepción de la realidad.»

III 
En los proyectos que presento las personas que han participado operan por  
apropriación de medios de expresión para narrar historias que les son 
proprias compartiendo experiencias y difundiendo sensibilidades y espacios 
comunes. 

Uno de los proyectos aqui presentados es el de «Limakids»,  taller 
fotográfico organizado con los adolescentes (13 a 18 años) de dos casas- 
hogares; la de San Martin de Porres y la de San Francisco de Asis de la 
ciudad de Lima, Perú. La primera  compuesta de varones adolescentes con 
problemas de conducta leve provenientes de hogares en extrema pobreza pero 
que mantienen contacto con sus familias y las visitan los fines de semana, y 
la segunda son varones adolescentes con problemas de conducta mas graves 
como peleas y robos, consumo de drogas y abandono de sus hogares sin tener 
contacto continuo con las familias y sin poder salir de la casa-hogar. Cada 
participante partió de su propio interés y registró su entorno 
reafirmando/comprobando una identidad. En estos trabajos  la intención  es 
la de apropiarse de un medio de expresión para construir  la narración de 
una historia que les es propria, sacándola a la luz,  dando visibilidad a 
una realidad ocultada y con larga residencia en las sombras. No se 
manifiesta, sin embargo, en esas imágenes, ningun deseo de sublimación, 
muestran una manera de  estar en el mundo sin sugerir sobre  de lo que 
debería ser o lo que podría constituir un precedente. 
«Les ateliers de l'image» de Marseille participa por la segunda vez 
consecutiva a los Encuentros de la inclusión visual, ésta vez nos proponen 
los trabajos realizados por niños entre 08 et 09 años que han trabajado 
sobre el sentido que pueden tomar las imágenes cuando se les hace dialogar 
de dos en dos. El resultado nos lleva a considerar que no es solo la forma 
la que se encuentra alterada sino que el  (sentido) mensaje mismo de la 
imagen cambia y se desplaza. El segundo taller con niños entre 11 y 12 años 
es directamente un trabajo entre lo dicible y lo vicible. La imagen no es 
exclusiva  de lo visible, existen imágenes que son solo palabras. (3) Las 
fotografías de huellas (textuales, accidentales o icónicas) en los muros del 
barrio del Panier (Marsella) que son acompañadas de  textos escritos por los 



mismos niños,  constituyen un intento de ir más allá de lo visible, 
desplazando y abriendo brechas en las imagenes, alterando la semejanza, algo 
muy cercano a lo poético. Una presencia sensible diría Rancière. El trabajo 
«Have a dream» hecho por una escuela del mismo barrio , parte de una 
constatación visual del barrio para enseguida proponer,  el barrio ideal, 
deseo manifiesto de una esperanza, búsquedad de una visibilidad deseada.
 

(1) Jacques Rancière, «Malaise dans l'esthétique», edt Galilée 2004. p, 38
(2) Jacques Rancière, «le destin des images», edt. La fabrique, 2003.

(*) Introducción a los V  Encuentros sobre la inclusión visual en Rio de 
Janeiro julio 2009

Juan Carlos Belon Lemoine
Marsella, junio 2009
 

 
   



  I ENCUENTROS INTERNACIONALES SOBRE LA IMAGEN CONTEMPORáNEA  (*) 
   LIMA 2007

       PRESENTACIóN  

Vivimos en una época  en que gran parte de los conocimientos y  de la
información son vehiculados por las imagenes. Vivimos en el reino de las
imágenes,  en  una  sociedad  de  consumo  visual,  de  opulencia  visual,  sin
embargo  hay  quienes  sostienen,  paradójicamente,  que  hay  cada  vez  menos
imágenes puesto que lo que nos dan a ver las industrias visuales pertenecen
sobretodo al dominio de lo visual, y eso abunda y sobra, a tal punto que son
imágenes que nos vuelven ciegos.  En este sentido la imagen esta en peligro,
porque la imagen es frágil como lo es la humanidad (M.J.Mondzain) (1) y es
que la imagen es fundamental y constitutiva del ser humano al mismo título
que la palabra, a la que precede. El género humano  se construyen por medio
de  operaciones  en  las  que  la  imaginación  juega  un  rol  preponderante.
Podriamos adelantar, entonces, que no hay cultura sin imagen y que el ser
humano es antes que nada un espectador del mundo en el que vive. 
 
Todo ello nos lleva a considerar que algo fundamental esta en juego cuando
se trata de acaparar el sistema de información y de producción de imágenes.
Es una manera a  ocupar el tiempo de las  conciencias de millones individuos
simultáneamente, afin de homegeneizarlas y poder destilar asi modos de vida,
modos de comportamiento necesarios a la expansión de un tipo sociedad. Se
trata  de  una  dictadura  visual  que  acapara  el  control  de  la  produccion
simbólica para asi  monopolizar el poder. 
Ya hace un tiempo  Salman Rushdie decía que la lucha más importante de estos
tiempos es la de decidir cual realidad mostrar. En este sentido,  hacerse
eco de lo que esta pasando en el mundo y  dar forma a las fuerzas activas
que se manifiestan puede cambiar el curso de los acontecimientos. Estamos,
por primera vez, en la época de la unidad simultánea del género humano,
totalmente diferente de la anterior, que duró millones de años, en la que
vivía de manera dispersa.(2)(P. Sloterdijk)

La TeleVisión juega un papel preponderante en ese sentido, es el medio
podríamos  decir  «natural»  para  construir,  lo  que  (3)  Mateo  Pasquinelli
define  como  las  narraciones  de  especie,  que  son  asimismo  narraciones
colectivas. En otros tiempos lo fueron los mitos, mas tarde la biblia, el
corán ahora lo son CNN, BBC, RAI1, TF1, etc. El video se ha convertido en el
lenguaje colectivo primario. La mirada  es cada vez más informada por las
imágenes y eso tiende a transformar y suplantar el mundo de la experiencia
multisensorial en mundo visual. 

Otro punto central es el de la  circulación de las imágenes en la época
actual asi como su recepción. La pantalla se ha convertido en el lugar
idóneo para la comunicación y  el  visionaje  de  las  imágenes,  las  de la
televisión  pero  no  solo  ellas,  sino  el  de  las   computadoras,  de  los
teléfonos portables, etc. La rapidez de circulación, y la disponibilidad
instantanea  a  casi  instantánea  de  las  imagenes  a  nivel  planetario  nos
confrontan  a  nuevas  configuraciones  territoriales  y  materiales,
contrariamente a lo que pasaba en  regimenes anteriores. La fotografía a
dejado de ser la principal fábrica de imágenes y  está siendo concurrenciada
e inclusive sobrepasada por el video, el cine y las imagenes digitales,
todas esas tecnologías que ocupan el terreno, incierto y movedizo del mundo
de las imágenes comparten la misma responsabilidad  con el cuando, como y
donde  poner imagenes en circulación. La contrapartida esta en la recepción
que es asimismo otra manera de producir sentido, lo que repercute en la



producción que se vuelve, a su vez, en una forma de recepción. La imagen es
un lugar de reflexión pero tambien de intensa manipulación.

La tecnología es, tambien, escencial pues cuando se habla de imagen se habla
necesariamente de técnica. Es el modo de utilización de una técnica la que
establece y modifica los regimenes de verdad en un momento dado dentro de la
sociedad.  Es  asimsimo  la  que  establece  una  nueva  temporalidad.   La
tecnología nos obliga a interrogarnos sobre que es lo real, «la televisión
es real? se pregunta Bill Viola,  Algunos responderán negativamente, sin
embargo ella produce más efecto sobre las personas que un paisaje natural.
(...) ya estamos, y siempre hemos estado , en un paisaje de percepción
imaginaria».(4)  la sociedad de la información cree en el valor documental
de la imagen fotográfica, tal vez porque como afirma  Françoise Parfait «en
imagen, objetos y fenómenos aparecen como lo que significan en la realidad…
utilizamos el mismo código perceptivo y cognitivo que permite orientarnos en
lo real para la percepción de las imágenes.»(5)  

Finalmente  hay  que  considerar  la  erosión  de  la  representación y  las
condiciones actuales de visibilidad de la imagen. Cual es el lugar que ella
ocupa  en nuestro mundo multimediático?. Que rol le corresponde, en la época
de la desmaterialisación de objetos, relaciones e intercambios.    
El arte actual esta condenado a reflejar el estado global de la 
civilisación? a funcionar como reflejo?.  Qué es lo que está pasando en este 
momento de desagregación  de los sistemas de referencia.

 
(*) Presentación de los primeros encuentros internacionales sobre la imagen 
contemporánea, Lima 2007

NOTAS

(1) Marie José Mondzain , ciclo de conferencias «Esthétique et societé»,  
Marseille,  2007.
(2) 
(3)  Mateo  Pasquinelli,  le  journal  actuel  «warporn  warpunk»,  p,323  in
www.criticalsecret.com# 02 social barbare, 2005
(4) Bill Viola cité par cité par Florence Méridieu, «Arts et nouvelles
technologis; art vidéo, art numérique», edt Larousse 2007p, 228.
(5) Françoise Parfait) «vidéo: un art contemporain» p, 45.edt du regard,
2001.

Marsella, junio 2007
   

http://www.criticalsecret.com/


LA INCLUSIóN VISUAL: UNA ALTERNATIVA A LA DICTADURA VISUAL CONTEMPORáNEA (*)

La inclusión visual es actualmente reconocida como un concepto interesante y 
pertinente en el campo de la integración social. Su desarrollo puede 
permitir cambiar la naturaleza de la realidad que nos es transmitida 
quotidianamente. Oponerse a «la imagen» que las industrias culturales y 
televisivas dan de ciertas sectores de la sociedad es uno de los fines de la 
Inclusión visual. Introducir en el mundo de hoy una nueva mirada que 
perturbe la mirada convencional y mediática, eso significa tambien 
interrogarnos sobre la realidad que queremos dar a conocer. Uno de los 
desafíos  que nos plantea la sociedad de la información en la cual vivimos 
actualmente, es la de saber que realidad mostrar. Combatir la dictadura 
visual que nos es impuesta y liberar nuestra propia mirada.

Nuestra mirada esta cada vez más informada por las imágenes y estas tienden
a transformar el mundo de la experiencia multisensorial en mundo virtual, la
televisión y todas las pantallas que esta puestas a nuestra disposición son
una ventana atravez de la cual nos alejan de la experiencia de lo real. La
inmensa cantidad de nuevas imagenes que llegan a nuestros ojos y nuestro
cerebro  transforman  radicalmente  nuestro  universo  mental  y  nuestro
imaginario. Como muy bien lo ha explicitado Peter Slotedijk «el sistema
mundial de la información busca separar a los hombres de sus historias
locales,  de  sus  calendarios  nacionales,  de  sus  mitos  étnicos  con  la
finalidad de integrarlos al tiempo sincronizado y homogéneo del mundo.» (1)

Los talleres de la inclusión visual realizan sus trabajos en zonas urbanas
donde  los  habitantes  sufren  de  falta  de  reconocimiento,  que  tienen  un
deficit de visibilidad, que conviven con una mala imagen de sí mismos, los
que  para  hacerse  VER  son  capaces  de  producir,  a  veces,  una  violencia
impresionante - ya que no me quieres ver ahora vas a ver lo que tienes que
ver – (pensar en las revueltas en Paris el año 2005) son sectores de la
población  que  están  imposibilitados  de  una  construir  una  imagen
satisfactoria de sí mismos y que saben de la importancia de la mirada del
otro en la construcción de su propia imagen.

Todos eso nos lleva a questionar sobre los universos que deseamos compartir.
Desarrollar trabajos que hagan visibles nuevas realidades, desconocidas o
ignoradas  hasta  ahora  y  diseñar  posibilidades.  En  la  sociedad  de  la
información, dominante en nuestra época, uno de los asuntos más importantes
es  la  de  saber  que  realidad  mostrar.  Realidad  que  resulta  de  una
construcción humana elaborada según nuestras necesidades y posibilidades.
Pero en una realidad los universos son múltiples.

En junio de 2005 una de las conclusiones de los segundos encuentros de la
inclusion visual fué la de incorporar a la práctica de la inclusion visual
nuevos medios de producción de imagenes en las actividades de los talleres
que participan en los encuentros. Asi, más allá de lo fotográfico se pensó y
con  razón,  que  el  video  y  las  artes  plásticas  podrían  abrir  nuevas
perspectivas. La participación francesa a los IV encuentros esta constituída
de trabajos realizados en video y en fotografía. La preocupación que se
desprende  de  dichos  trabajos  es  una  busquedad  de  equilibrio  entre  la
intervención de los responsables de los talerres (fotógrafos, videastas,
artistas,  etc)  y  el  de  los  participantes  (niños,  habitantes  de  barrios
desfavorecidos etc). Estos últimos, buscan compartir una visión del barrio o
de la ciudad donde viven, de su vida pública y privada en sus lugares de
vida. Los responsables de los talleres, por su lado, tienen por misión



iniciar a los participantes  en las técnicas de producción de imágenes para
que  estas  puedan  presentar  la  realidad  donde  viven  «presentándose»
libremente y sin intermediarios y no siendo «re-presentados». Se trata más
de una presentación que de una representación. De esta manera, los que eran
invisibles adquieren la visibilidad deseada y lo otros aportan la corrección
necesaria  a  la  imagen  que  no  les  representaba.  Reconfigurando,  como  lo
señala Jacques Rancière,  el reparto de lo sensible que define lo común de
una comunidad, introduciendo sujetos y objetos nuevos, a dar visibilidad a
los que no la tenían y a hacer oír como hablantes a aquellos que tan solo
eran percibidos como animales que hacían bulla (2) Compartiendo lo sensible,
recuperando la palabra cuando antes solo disponían de la voz.  Se trata de
la distribución y redistribución de los lugares y de las identidades, esa
repartición  y esa doble repartición de los espacios y de los tiempos, de lo
visible y de lo invisible, del ruido y la palabra. (3)  La utilización de
los diversos dispositivos de producción de imágenes va totalmente en el
sentido de la evolución de los modos de pensar. Lo Real es cada vez más
complejo y son necesarios todos los medios de los que se puede disponer para
resonar con el mundo sin distinciones ni barreras.

Afirmamos que las imágenes deberían basarse cada vez más en la experiencia
(4),  lo  que  supone  tener  en  cuenta  la  transacción  provocada  por  la
participación. Donde es que se situa el equilibrio en este intercambio de
diferentes  experiencias  de  la  inclusión  visual?  Determinar  el  punto  de
convergencia entre la intervención de los responsables de los talleres es
una tarea necesaria y al mismo tiempo un terreno frágil y movedizo el cual
debe questionarse de manera recurrente.
A veces los talleres pueden ser un pretexto para vehicular una idea, un
concepto para el responsable del taller, pero que al final toma poco en
cuenta a los participantes. Se tiene que evitar el condicionamiento. Los
trabajos que vayan en este sentido y desarrollen esta problemática serían
muy interesantes y permitirían avanzar de manera más profunda y coherente.
Mostrar donde se situa el intercambio entre la producción y la recepción,
esto es algo que sería muy benéfico para todas las experiencias del área.
En  la  práctica  de  la  inclusión  visual  es  preciso  ir  más  allá  de  la
identificación de lo mostrado, porque siempre existe una diferencia entre la
imagen observada y la realidad percibida. Construir imágenes que nos inciten
a ir al fondo, imágenes que nos questionen. Eso solo se puede conseguir
cuando una mirada se dirije a otra mirada con el fin de crear un vínculo
donde los sensible pueda ser compartido.

En este sentido es preciso evitar los a-prioris sobre lo percibido asi como
no puede haber acuerdo sistemático sobre las palabras. Las imágenes que nos
hacen entender son las que derivan de nuestras percepciones, es por eso que
otros medios pueden contribuir para que universos singulares se manifiesten
enrriqueciendo la polisemia de las imágenes. Sabemos, por ejemplo que de la
repetición de las imágenes de la pobreza nace la indiferencia, tal como es
el caso para las imágenes de guerra y violencia. Por otro lado, deberíamos
preocuparnos por el «pathos» sentimental que acarrean las imágenes y que
producen una confusión del sentido.
Trabajar a la distancia adecuada, con neutralidad, paciencia y lentitud me
parecen indispensables para llegar a un resultado que pueda realmente captar
la atencion del espectador. Ir más hacia imágenes poéticas que buscan ser
más creadoras que reproductoras de la realidad, más semánticas y productoras
de sentido, más simbólicas yendo más allá del enunciado de lo real y más
estéticas en el sentido de buscar más el efecto que la utilidad.



Entre los artistas que trabajan en el sentido indicado líneas arriba podría
mencionar a:
Francis Alys, quien retraza, con la ayuda de un balde relleno de pintura
verde y con un orificio en la base, la frontera de la Palestina antes de la
ocupación. Acto altamente simbólico que provocó la la ira del estado de
Israel.
Ariel Orozco, quien tuvo que pedir limosna durante cinco meses para juntar
la catidad necesaria para comprarse el perfume Chanel Nro 5 y mostrar así la
diferencia de poder adquisitivo entre el primer mundo y los otros.
Alferdo Jaar y la manera tan singular con la que presentó el genocidio de
Ruanda. En lugar de  exhibir las  imágenes  de  la  tragedia  que  registró
durante los meses que pasó en el lugar de los hechos, prefirió mostrar
cajas-srcofagos metálicas en cuyo interior estaban las imágenes indicando
sipmpemente las fechas de realización.

Las condiciones de comprensión del mundo han cambiado. Las ideas modernas de
visibilidad, de transparecia, del punto de vista de una posible contrucción
de la verdad no corresponden más al real actual. Estamos entrando en una
época de desmaterialización de las relaciones humanas, económicas, políticas
y de producción. De cualquier modo, la verdad es siempre una questión de
creencia, la verdad es algo que se fabrica.
Al mismo tiempo, la producción que es una forma de producción de sentido se
transforma en una forma de recepción, pasando a ser esta última, una forma
de  producción  rearticulando  formas  de  representación  anteriores  y
contradictorias.  No  podemos  olvidar  que  estamos  viviendo  una  época,  la
digital, en la cual por primera vez en la historia de la humanidad, la
imagen es un sistema dinámico. (Peter Weibel, del Instituto para nuevos
medias de Frankfurt.)
Lo visible es solo una parte del todo. La realidad no termina con lo que
vemos o lo que percibimos. El contacto visual directo es apenas una parte de
lo que podemos saber sobre lo que nos es mostrado por las imágenes. Hay que
ir más allá de la representación, hacia producciones simbólicas por que lo
que hay que dar a ver está más allá de lo visible. Las numerosas capas de lo
real hacen difícil  que la realidad pueda ser abordada de una sola mirada.
La visión ya no es tan hegemónica como lo fué durante siglos.

(1)Peter Sloterdijk, «l'heure du crime et le temps de l'oeuvre d'art», 2000.

(2)Jacques Rancière, «Malaise dans l'esthétique», edt Galilée 2004. p, 38

(3)Jacques Rancière, idem, pp 38.

(4)  La  experiencia  designa  un  proceso  psíquico  que  va  más  allá  de  la
respuesta  inmediata  a  un  acontecimiento,  presupone  una  participación
subjetiva, una interiorización, una asimilación psíquica. François Chevrier.
 
 

(*) Conferencia en el IV encuentro internacional de la inclusión visual, Rio
de Janeiro, Brazil junio 2007. 

 



       SOBRE LA INCLUSION VISUAL (*)

Los encuentros internacionales sobre la Inclusión visual tiene por objeto de
reunir y de desarrollar los diferentes trabajos y experiencias realizados en
términos  de  identidad  visual  en  los  medios  sociales  desfavorecidos  y  a
menudo marginalizados, con el principal objetivo de impulsar una reflexión
sobre  ese  tema  apoyándose  para  ellos  en  las  prácticas  artísticas;
ultilización de los medios fotográficos, las artes plásticas y el video.

Reunir el trabajo producido por las asociaciones y/o estructuras es de una
utilidad  social  importante.  En  efecto,  gran  parte  de  esas  asociaciones
trabajan para dar visibilidad a sectores de la población que se encuentran
mal representados en los medias o que no tienen ninguna representación. El
objetivo es:

 Dar un alcance internacional a esos trabajos.
 Confrontarlos con experiencias similares en otros países.
 Enriquecerlos  con  las  enseñanzas  obtenidas  gracias  a  esas

experiencias.

La inclusión visual es actualmente reconocida como un concepto interesante y
pertinente  en  el  campo  de  la  integración  social.  Su  desarrollo  puede
permitir  cambiar  la  naturaleza  de  la  realidad  que  nos  es  transmitida
quotidianamente. Oponerse a «la  imagen»  que  las  industrias  culturales y
televisivas dan de ciertas sectores de la sociedad es uno de los fines de la
Inclusión  visual.  Introducir  en  el  mundo  de  hoy  una  nueva  mirada  que
perturbe  la  mirada  convencional  y  mediática,  eso  significa  tambien
interrogarnos sobre la realidad que queremos dar a conocer. Uno de los
desafíos  que nos plantea la sociedad de la información en la cual vivimos
actualmente, es la de saber que realidad mostrar.

Reflexionar  a  la  produción  de  imágenes  asi  como  a  su  utilización  es
fundamental  en  nuestra  época,  asi  como  poder  «leer»,  las  imágenes  y
comprender los códigos que son utilizados en la representación. Nosotros
estamos convencidos del rol motor que puede jugar la Inclusión visual en el
cambio y evolución de las mentalidades.     

(*) Presentación de los II encuentros internacionales sobre la Inclusión
visual, Rio de Janeiro, Brazil 2005.

Juan Carlos Belon lemoine

Marseille, junin 2005



     ACERCA DE LA FICCIóN, EL REALISMO Y LA DOCUMENTACIóN FOTOGRáFICA.(*)

Estas páginas tratan de los problemas ligados a la ficción y al realismo en 
la fotografía contemporánea. Todo ello dentro de lo que se puede llamar un 
terreno de discusión, es decir, un espacio en el que se intercambian 
informaciones y se discuten. Todo discurso supone la noción de límites y de 
eso es justamente de lo que se trata aqui: limitar la teoría y la práctica 
fotográfica que desembocan en el terreno de la ficción y/o de la 
documentación. El término de documentación comportan tambien el de realismo.

Existe la opinión generalmente aceptada y adoptada que uno de los caracteres 
escenciales de la fotografía es su carácter documental; esto, a partir de la 
constatación de que no existe fotografía que no sea producida en función de 
un objeto efectivamente existente y en proyección directa de un fenómeno 
existente. Esta opinión ha tenido como efecto que la fotografía sea 
utilizada y admitida como documento por la ciencia, la justicia y toda la 
practica social, aunque la autenticidad deba ser verificada segun los casos. 
(1)
A la fotografía le corresponde una literalidad descriptiva, de allí que 
desde sus comienzos la imagen fotográfica haya sido asimilada a la realidad. 
El realismo con sus valores, tales como la «objetividad» y la 
«autenticidad», ha otorgado a la fotografía un aura de verdad, algo 
totalmente discutible por cierto.
Otra cosa es que la fotografía puede mentir con veracidad gracias a que la 
información visual que nos proporciona es siempre convincente. Ya las 
investigaciones de Pierce en 1895 (2) se referían a la fotografía como 
«impresión luminosa», «huella fija». Se refería a la conexión física 
(indice) entre la imagen y el referente como emanación física. Presencia de 
un cuerpo real presente con sus radiaciones en el negativo. Barthes tambien 
se refirió a lo mismo (3). Todo eso refuerza la creencia en la imagen 
fotográfica como real, como verdadera.
A pesar de haberse reconocido el aporte de la fotografía en la ampliación de 
las facultades visivas, dándonos a ver loque nuestro limitado ojo no puede 
percibir, históricamente, sin embargo, «la produccion de fotografías ha 
obedecido más a razones de archivo y memoria que de problematización de 
nuestro propio sistema perceptivo...» (4) De ahí el peso del «realismo» en 
la fotografía contemporánea a pesar de los esfuerzos que se hacen para que 
el desarrollo vaya en el otro sentido, el de la ficción.

«El realismo» no es más que la restitución de muchas de nuestras 
convenciones perceptivas habituales. Convenciones que constituyen 
estructuras simbólicas en función de factores psicológicos, culturales e 
ideológicos, etc, y que por tanto, denotan una consciencia de la 
colectividad humana en un momento dado de su historia» (5). La realidad es 
relativa, asi como lo es todo sistema de representación, más aún cuando se 
trate de un fenómeno que tiene que ver directamente con la percepción (6).

Que la fotografía pueda mentir con veracidad es tambien producto de créer 
que los medios mecánicos son realistas, que transmiten la realidad de una 
manera inmediata. Esto evacua el hecho de que el realismo es un producto del 
hombre y como todo lo que viene  de él tiene que ser relativo e histórico, 
dependiendo de la idea que el hombre se hace de sí mismo y del mundo que le 
rodea (7). No se puede separar la realidad de la consciencia que se tiene de 
ella.
Con la técnica fotográfica solo se pueden obtener interpretaciones 
(versiones) de lo real, lo único que nos puede dar son marcos de referencia 
a lo real. La reflexión de Robert Doisneau nos confirma aún más al afirmar 



que la fotografía «...es un documento subjetivo. La fotografía es un testigo 
falso, una mentira. La gente quiere probar que el universo existe. Es una 
imagen física que contiene cierta cantidad de información pero no es una 
prueba» (8).

Sin embargo, hoy por hoy la mayor produción en fotografías es la del 
registro mas que la interpretación, la constatación más que la recreación de 
la realidad. La fotografía es vista como un sistema de representación ligado 
a lo real funcional en donde la imagen fotógrafica esta por sobretodo ligada 
al objeto representado.
La contraparte del realismo es la ficción, la cual parecería no tener lugar 
dentro de la fotografía tal y como se le ha descrito hasta ahora. Sin 
embargo, asi como mirando desde el lado del realismo, una fotografía de 
ficción no tendría lugar, desde el lado de la ficción, podemos preguntarno 
si una fotografia documental realmente existe. 
A mi parecer realismo y abstracción no son necesariamente antinómicos. 
Flaubert decía en su tiempo: «la forma pura y la representación no son 
opuestos sino idénticos» y no le faltaba razón.

Asi como no podemos dudar de la fotografía de los astronautas sobre la luna 
mientras no podamos verificar su autenticidad, asimismo la fotografía de un 
fotógrafo desconocido tomada a un igualmente desconocido puede ser 
considerada como ficción mientras no se conozca a la persona asi como a su 
autor. Toda fotografía es fictiva en la medida en que el encuadre que se 
escogio y el momento de la toma son arbitrarios.  Los elementos que aparecen 
en el negativo son a la vez más y menos numerosos que los que el fotógrafo 
quiso documentar/registrar. Finalmente una imagen fotográfica no es nunca 
identica a su negativo porque a partir de él se pueden hacer numerosas 
copias con gradaciones diferentes. Se sabe que Nadar sobrevoló Paris en un 
globo, pero es evidnete que la fotografía que de él se conoce fué tomada en 
su estudio. La fotografía de fenómenos visuales que el ojo es incapaz de 
percibir (microfotografía), la fotografía de rayos X o con rayos infrarojos, 
o la que es considerada como la primera fotografía en el mundo, la que 
Niepce tomo desde su ventana podría considerarse una ficción ya que luego de 
varias horas de exposición lo que se obtuvo fué un resumen de la luz en 
cambio constante. Todo cambia todo el tiempo, constantemente, asi un retrato 
definitivo no existe y  un autoretrato aún menos. Este último se caracteriza 
por el hecho de que es una fotografía sobre la cual se ejerce un control 
total sobre el aparato y sobre sí mismo. Qué es una fotografía documental y 
qué es una fotografía de ficción? Las dos se tocan y se atraviezan al punto 
de que no se puede hablar de una fotografía documental pura ni de una pura 
ficción, las dos son ficciones: las fotografías posadas que se basan en un 
arreglo escenográfico y que constituyen las nuevas tendencia en la ficción. 
Los montajes, tal la foto de la ejecución del emperador Maximiliano en 1867,  
se supo rápidamente que era falsa. La utilización de la fotografía para  
documentar  una ficción en el arte conceptual, la realizada por Douglas 
Huebler intitulada «duración pieza 31» que consistía en la tentativa de 
realizar una ficción temporal en la cual el documento de una foto que puede 
ser datada de dos maneras ya que la exposición comenzó poco antes del cambio 
de año y terminó en el año nuevo, la reinterpretación verbal en ficción de 
un documento fotográfico, lo cual es frecuente en la llamada fotografía 
narrativa que juega justamente sobre la multiplicidad de sentidos que se le 
puede dar a una fotografía, a la ambiguedad intrínseca del documento 
fotográfico sobre el cual han tratdo diversos autores, entre ellos Susan 
Sontag (9).



Como saber si el cliché de la foto de una constalación tomada por un 
observatorio no ha sido poluída por un minúsculo grano de polvo el cual 
aparece en la ampliación como un astro ficticio. Quien puede decir si los 
mendigos fotografiados por Bil Brandt  son ciegos o videntes? Cada uno de 
esos casos o sus semejantes merecen un estudio en profundidad. Mientras no 
se realice poemos concluir que la ficción se revela documentación.
La fotografía de un par de gemelos puede ser una doble exposición; tomar una 
fotografía luego de enfocar correctamente el sujeto que se quiere y al 
revelar la película y realizar la ampliación nos encontramos con la sorpresa 
que solo una parte esta en foco a pesar de haber diafragmado correctamente, 
aquí el azar convierte en ficción al documento. La celebre película de 
Michelangelo Antonioni se basa justamente en lo que estamos tratando; el 
detalle  que era conocido por el fotógrafo se le debe considerar como 
documentación o como ficción pura?, las imágenes tomadas frente a un espejo, 
son ficción o realidad?, de igual manera no hay medio de averiguar si se 
trata de retratos o de autoretratos. En consecuencia no existe ninguna 
fotografía de la cual se pueda afirmar que ha sido tomada frente al espejo o 
lo contrario. Vale lo mismo para la foto fotografiada, es decir, la 
reproducción; el estado de sueño o el de la muerte tampoco pueden ser 
distinguidas. Los fotogramas de Moholy-Nagy son ficciones en tanto que son 
imágenes que no tienen modelos en la realidad y documentos en tanto que son 
huellas directas de un procedimiento. 

El trabajo de Joan Fontcuberta intitulado «Herbarium» es tambien una 
demostración en la que se parodian las posiciones documentalistas. A partir 
de los libros de Karl Blossfeld sobre botánica,   uno de los más destacados  
autores de la Nueva objetividad,  Fontcuberta se libro a la misma 
experiencia que Blossfeld, solo que en lugar  de tratarse de plantas 
naturales fotografió plantas fabricadas con materiales artificiales. De esa 
manera Fontcuberta confunde, nos coloca frente al dilema  de si esas 
fotografías son verdaderas o falsas, si son naturales o artificiales. Este 
importante creador catalán desarrolla desde hace un buen tiempo ya, 
investigaciones destinadas a liberar la fotografía de sus antiguas ataduras 
teóricas y prácticas. Ha desarrollado en particular el concepto de 
Contravisión. (10).
Refiriéndome a Latinoamerica  y si tomamos en cuenta los dos últimos 
coloquios realizados en México en 1981 «Hecho en Latinoamerica» I y II, los 
trabajos presentados se aproximan más  a un registro directo de la realidad, 
siendo esta la tendencia dominante. Este hecho coloca a la fotografía 
latinoamericana masivamente dentro de los patrones del realismo. Dichas 
muestras son más documentaciones parciales y, por lo tanto, incompletas,  de 
subculturas que parecen más fotografías periodisticas destinadas a revistas 
o diarios. Solo los trabajos que recurren a un nivel subconsciente, tienen 
mayor posibilidades de llegar al espectador.
Perecería que en América Latina la fotografía se ha quedado en la época de 
afirmación de su autonomía en tanto que medio técnico de reprodución de la 
realidad. Existe una complacencia entre la mayoría de los fotógrafos en 
darnos a ver lo que ellos consideran bello gratuitamente, interesante y/o 
extraño. Es el puro registro, inventario de la realidad, vacío, gratuito,  
intrascendente.   Esas imágenes nos nos dan a Ver en el sentido de Paul 
Klee, son imágenes que respentan totalmente los estereotipos estéticos que 
es en definitiva lo que se espera de nosotros en tanto que manipuladores del 
aparato fotográfico, tal como lo precisó Villen Flusser (11).
Porqué la persisitencia de ese tipo de fotografía en A. L.? podría 
explicarse en parte por el hecho de que las creencias son demasiado fuertes 
y el realismo es justamente, una creencia. En  América Latina, como en otros 
lado, la masificación de la mirada obedece a una voluntad política de 



salvaguarda del poder y de las ideas establecidas. Sin querer entrar en esta 
problemática, que será tratada durante el coloquio, quiero limitarme a 
afirmar que es al nivel de la utilización que se hace del aparato 
fotográfico  y de la interpretación de la imagen fotográfica que hay que 
buscar el carácter  que toma la representación en América Latina, siendo 
toda representación un reordenamiento del espacio.
Martin Chambi es un buen jenmplo para mostrar la presencia de la ficción y 
de la documentación en la fotografía. Hasta hace no mucho, su trabajo era 
visto fundamentalmente como documental, sin embargo, supera largamente esa 
función. Chambi, aborda directamente la puesta en escena, el arreglo, la 
construcción, de allí su contemporaneidad (12). Pero la ficción de Chambi es 
una puesta en escena sociológica, no solamente desde el punto de vista de la 
construcción-recreación de la realidad, sino tambien desde el punto de vista 
de sus intenciones, que desde el comienzo quiso testimoniar a su manera 
sobre su ciudad y su época.
Observadores extranjeros en los mencionados coloquios hacen notar esa 
pesante tendencia que prioriza los trabajos de corte documental y 
reflexionan sobre la efectividad de tales acercamientos para poder 
representar la compleja realidad de los países latinoamericanos. Las 
imágenes estereotipadas sobre las protestas, el folklorismo de la 
representación, la forma documental tradicional, no contribuyen más para  
dar cuenta del tejido socio-cultural y político de nuestras sociedades.

Pra terminar, he querido acercarme en este escrito a los elementos que 
pueden sugerir una reflexión respecto a la ficción y al realismo en la 
fotografía y en las imágenes fotográficas. Cada caso merece en particular 
una discusión detenida. Dejo a los lectores y auditores la interpretación de 
la realidad de la fotografía en el Perú, en particular a partir de los 
diversos ejemplos que he citado hasta aqui. Soy consciente de que un nuevo 
escrito se impone para aplicar tales pensamientos al caso peruano, con lo 
cual me comprometo a futuro.

(*) Conferencia durante el primer coloquio peruano de fotografía, 
Universidad de Lima noviembre 1989.

CITAS
(1) Pienso en una anécdota ocurrida en el congreso peruano en los años 30. 
Una fotografía sirvió de prueba para atestiguar la construcción de una 
carretera en los Andes del sur. En efecto, el parlamentario que había 
gastado el dinero público hizo cargar un camión desmontado a lomo de indio 
hasta el pueblo donde debía llegar la carreterq y una vez re-armado lo 
fotografió en la plaza principal.

(2) Charles Sanders Peirce, «écrits sur le signe», textos escogidos, 
traducidos presentados y documentados por G. Delledalle, Paris, Seuil colle 
«L'ordre philosophique» 1978.

(3)Roland Barthes, «La chambre claire», notes sur la photographie, Paris, 
cahiers du cinema.Gallimard/Seuil, 1980, pp120.

(4) Joan Foncuberta, «Contravisiones: la fotografía, otra», texto 
fotocopiado que constituyó su intervención en el coloquio sobre la 
fotografía en Aix-en-Provence, noviembre 1986. (El texto es de junio de 
1985).

(5) Antonio Aguilera, «Tentativas sobre fotografía. Realismo y encantador de 



serpientes» , materiales Nro 11, Barcelona, setiembre-octubre 1978.
(6)Aqui me refiero a un ejemplo de la relatividad de todo sistema de 
representación. En el caso de la pintura china el fondo casi no existe, al 
menos no en la forma de la pintura renacentista, ese mismo modo de 
representación se repite en la fotografía China.

(7)Antonio Aguilera, Op. Cit.

(8)Hill y Cooper, «Diálogo con la fotografía», G. Gilli, Barcelona, 1980, pp 
251.

(9)Susan Sontag, «Sur la photographie» Christian Bourgois éditeur 1982.

(10)Joan Fontcuberta, op cit, pp 6 y la revista «The village cry», Nro 7 
noviembre 1977, pp 27-28, Basilea Suiza.

(11) Villem Flusser, «Pour une philosophie de la photographie»,  European 
photography, Gottingen 1983 e intervención en el coloquio internacional de 
fotografía, «De la fiction en photographie»,  Venecia setiembre 1984.

(12)Juan carlos Belon Lemoine, «peut-on parler d'une photographie de fiction 
en Amerique Latine: Le cas de Martin Chambi», coloquio internacional de 
fotografia, «De la ficcion en fotografia», Venecia setiembre 1984.



  «REFLEXIONES SOBRE LA FOTOGRAFíA DE FICCIóN EN AMÉRICA LATINA: 
 EL CASO DE MARTIN CHAMBI» *

Hacer referencia a la ficción en la fotografía de América latina podría 
revelarse un ejercicio difícil ya que «el realismo» es una constante en los 
trabajos fotográficos del continente. En efecto, lo escencial de la 
produción fotográfica (1) atestigua la predilección de los fotógrafos por la 
realidad inmediata. tales producciones constituyen más un registro que una 
interpretación, más un atestado que una re-creación de la realidad. Para ese 
tipo de práctica fotográfica los principios de objetividad, de claridad, 
precisión, neutralidad y de transparencia  son considerados como necesarios 
a la representación. Se asimila la imagen fotográfica a la realidad misma. 
La fotografía es considerada como un sistema de representación ligado al 
real funcional; la imagen fotográfica esta vinculada, antes que nada, al 
objeto representado. 

Como explicar la persistencia de esta fotografía en América Latina?  Como en 
otros lugares, la interpretación y la representación fotográficas estan 
relacionadas con el grado de evolución de la realidad social, la 
masificación de la mirada obedece a una voluntad muy política de 
conservación del poder y de las ideas establecidas. 

Martin Chambi, el más importante de los fotógrafos indígenas, parece ir a 
contracorriente de esas tendencias extranjeras  a la expresión de 
tradiciones populares. Chambi utilizó el autoretrato ( se cuentan hasta 
cuarenta) para realizar estudios sobre la luz para aplicarlos después a sus 
modelos. Sus retratos de grupo e individuales estan llenos  de fuerza y 
espontaneidad. Ellos constituyen sorprendentes organizaciones de los 
personajes, de las posiciones sociales y elementos materiales. Y eso sin 
abandonar el caracter documental  de la imagen fotográfica. En los retratos 
y escenas de grupos en los cuales se mezclan las diferentes clases sociales, 
notamos una distribución de roles muy estudiada según un dispositivo 
escénico particular, en donde el efecto cromático de una gama de grises, es 
suficiente para revelarnos una ficción.

Tomemos por ejemplo «la fiesta en la hacienda Angostura» (1931); en el 
primer plano se encuentran los hijos de los empleados, enseguida vienen los 
peones con la banda de músicos del ejército a la izquierda. Arriba, en la 
baranda del primer piso esta instalada la familia del propietario con sus 
principales invitados entre los cuales el jefe del ejército, el comisario de 
policía, los notables del pueblo. Al final, completamente a la izquiera, 
aparace el cura completamente alejado de todos como si no quisiera ser parte 
de esa comedia, algo inquieto, incomodo.

Nada es dejado al hazar en las fotografías de Chambi. El interviene en todo 
momento para dominar, inventar y controlar la imagen que esta construyendo. 
Chambi es un creador, un constructor de imágenes que rompe con el 
sentimiento de realidad impuesto por la imagen fotográfica. 

«La boda Gadea» (1930), supera radicalmente el carácter realista. Esa imagen 
nos llega como la imagen de un sueÑo; una pareja de recién casados saliendo 
de la nada. La distribución de la gama de grises y el enmarque han sido 
utilizados con el fin de crear ese efecto. Se podría pensar que esa imagen 
ha sido producida en un estudio, con luz artificial, pero no es el caso. A 
Chambi le gustaba trabajar con la luz natural. Es la iluminación la que 
contribuye a dar ese carácter irreal a esta imagen.



«La familia de Cesar Lomellini» (1928) es otra imagen de sabia construcción 
de equilibrio y de ritmo. Los blanco y los negros tienen un rol preciso para 
dar a la imagen la profundidad  adecuada, que nos permita «ver» la 
representación abstracta de la «familia». 
En las imágenes de Chambi la representación de la realidad se confunde de 
esta manera con la abstración. La ficción coexiste con la representación del 
real objetivo. Chambi interpreta la realidad y crea, de esta manera una 
realidad que le es propia.     

(1)Por fotografía latinoamericana entiendo el conjunto de fotografías 
producidas por los fotógrafos en A.L., en particular aquellas que han sido 
objeto de exposiciones y de publicaciones. Pienso en particular  a la 
exposición de la fotografía latinoamericana de 1978 y al coloquio sobre la 
misma fotografía de 1981, ambas manifestaciones organizadas por el Consejo 
mexicano de fotografía. Asimismo a la gran exposición sobre la fotografía 
latinoamericana  de 1860 hasta nuestros días organizada por la Kunsthaus de 
Zurich en 1981. Ver las páginas 196, 201, 202, 205 del catálogo «Fotografie 
Lateinamerika von 1860 bus heute» Zurich, 1981, Benteli AG Bern Switzerland.

(*)Conferencia en el coloquio internacional por la fotografía organizado por 
la Universidad Paris VIII y la Universidad de Venecia (Instituto 
universitario de arquitectura) del 19 al 22 de setiembre 1984. Artículo 
publicado en «Pour la photographie» II de la fiction», Actas del II coloquio 
internacional por la fotografía, pp, 167-169, edt Germs .

 


